

There are some special months in the year when the entire divine family becomes present before us, and JUNE is one such very special month! Our thoughts fly to the wonderful divine image of our most beloved, revered Mateswari Saraswati Jagadamba – affectionately called MAMA, who is in reality the Goddess of Wisdom for us, and also duly worshipped by the devotees. Mama would say: "If you wish to become perfect, then constantly remember God the Father Shiv Baba, obey His shrimat, and follow Brahma Baba. Hukmi hukum chala raha hai (the One giving you orders is making you move). Never doubt Shiv Baba. Become completely viceless."

Divine respected sister RADHE ji whom Baba named Saraswati, the most remarkable and efficient student of the Brahma Kumaris World Spiritual University, affectionately known as "MAMA", achieved the title of 'World Mother' - *JAGADAMBA*, by becoming the embodiment of all virtues, all powers and truly the world empress. She was only 16 when she came to Baba but within 18 months conquered the hearts of this Divine family all over the world, with her motherly love.

## How did Our Beloved Mama create / conserve her spiritual energy?

- \* **Mama** never took or experienced any type of sorrow from anyone. Nor did **Mama** deliberately cause anyone any sorrow. If anyone had taken any sorrow from **Mama**, then she would ask them to forgive her.
- \* **Mama** always made sure she acted on the foundation of truth, and that there was no selfish motive in her actions.
- \* Mama made God her Companion, and therefore, Mama was able to be a 'detached observer' in every situation. 'God is watching'.
- \* **Mama** did not like to speak in an ordinary way or about ordinary things. **Mama** did not like to gossip about one person to another. (This wastes a lot of energy.)
- \* **Mama** was always attentive to having a pure diet and keeping good company, even in terms of her thoughts. **Mama** didn't keep any bad company and so there are no wasteful words or thoughts.
- \* **Mama** was always obedient to every direction God gave. It is the power of obedience that worked on **Mama**. **Mama** did not have to use her own energy to decide anything as she was only following instructions, and this conserved her own energy.
- \* Mama always paid attention to using her time, money and energy in a worthwhile way.
- \* **Mama** was granted by God, the gift of a sharp intellect and so she always made sure her intellect remained healthy, in a good condition and not influenced by anything or anyone.
- \* **Mama** had faith that every scene and situation of the world drama is benevolent for all with this faith, she did not waste any energy.



**MAMA** is the living inspiration for all of us, to imbibe all 9 specialties of the goddesses, and become *Shiv Shaktis* the **ones who takes all powers from Shiva**:

SARASWATI -

Goddess of Knowledge - Mama listened to the Knowledge (murli) from Shiv Baba and imbibed it and played the Sitar of Knowledge, and inspired everyone through her own inculcation (dharna), and brought realization to all.

## JAGADAMBA -

Goddess of Fulfilment - giving love and bestowing eternal blessing of peace and happiness.

### **DURGA-**

Goddess of Shakti - who takes power from Shiva and removes all weaknesses (durgunn) within the self, and also helps to remove weaknesses of others.

KALI -

Goddess of Fearlessness - who is fearless and courageous and destroys all negativity, evil and devilish personality traits.

GAYATRI -

Goddess of Auspicious Omens - Mama gave importance to the elevated versions spoken by Shiv Baba and used each version as a mantra and this is why there is importance of Gayatri mantra, which works like magic to remove all bad omens.

VAISHNAV -

Goddess of Purity - who radiates light of purity and empowers all to become divine through pure vision, pure thoughts, pure words and deeds.

## UMA -

Goddess of Enthusiasm - who brings hope, zeal and enthusiasm (umang/utsaha).

#### **SANTOSHI-**

Goddess of Contentment – The one who brings a feeling of deep contentment.

#### LAXMI -

Goddess of Wealth – The one who bestows upon souls the unlimited Wealth of spiritual Knowledge and Virtues.

## MAMA – Personality

MATESHWARI SARASWATI - was the first administrative head of Brahma Kumaris. She came into the fold during the early period of its inception. She was able to digest Godly Knowledge, revise and churn it very accurately and stood out from the rest. She had a very sharp intellect, which she mobilised in the service of God. Her original name was Radhe. She came to be known as Om Radhe. From the moment she first heard Godly Knowledge, she was overwhelmed, her mind began dancing with joy, which never stopped. Rather the spiritual intoxication grew stronger as years passed. She recognised instantly that all the sensual happiness, which the world had to offer was without taste or merit. She determined immediately to adopt a life of yoga and devote herself to spiritual service. She wedded herself totally to God and practiced every word of Godly directions. Total dedication led to total transformation in her.

Mateshwari had a powerful personality.

She seemed a veritable goddess because of her virtues. She was awesome in her demeanor yet discrete and merciful at the same time. Her memory was legendary. If she met a person once, she would recognise him/her even in a crowd or after several years. She had a soft and sweet voice and was distinguished singer. A special kind of divinity seemed to flow with her voice and her songs were balm to the heart. She quickly developed her divine qualities to the full and set an example for others.

Mateshwari applied the Godly principles of economy and simplicity in managing the affairs of the institution.

Her exemplary powers of judgment and discrimination coupled with her innate gentleness and benevolence induced enthusiasm and devotion in the inmates. She was loved by one and all and lovingly called "Mamma", meaning mother. She was a constant source of inspiration and guidance who set standards by her own practical life.

Mateshwari's outstanding quality was introspection.

She thoroughly churned the Godly teachings received in the spiritual class, ingested and then disseminated the fine points of knowledge to others. She inspired everyone to replace weaknesses with virtues and not to compare themselves with others.

Wherever Mateshwari went, large audiences flocked daily to listen to her discourses. She encouraged new aspirants; offered personal guidance and gave spiritual solutions to their problems. Her speeches and articles that were published in newspapers brought many souls towards her. All those who met her felt amazed. They had never met any other like Mateshwari.

More beautiful than her words even was Mateshwaris's silence.

At one of the gatherings, she was about to be introduced from the rostrum but just as the moderator turned to look at her, he was so moved by the angelic presence, which he saw before him that he simply stopped mid- sentence, transfixed. Mateshwari walked to the center of the stage and stood in glowing silence. She looked around at the audience, which touched the hearts of the souls so much that many of them were filled with tears of joy. Actually, her deep stage of meditation was giving them an instant experience of the bliss of being with God with just a shining look. The audience was hushed and entranced. Later she electrified her listeners with her discourse.

Mateshwari served by her superb life, loveful guidance and tireless zeal. She left her mortal coil on 24th June 1965, but her teachings continue to guide the institution.

# WHICH OF MAMA'S QUALITIES MADE BABA SELECT HER TO BE MOTHER OF THE YAGYA?

**Essenceful** — She spoke very little; her face revealed her spirituality.

**Obedience** — Mama accepted and understood Baba's signals and considered it to be her fortune to follow Baba's directions.

Catching Power — Mama related Baba's murli in a very clear way; this is why there is the memorial of God"s murli and Saraswati"s Sitar.

**Trustee** — The systems of the yagya active till date were created by Mama.

**Contentment** — All desires diminish when I remember "I am the child of *Kãmdhenu*, the Mother sitting under the kalpa tree who fulfills all desires." Mama taught everyone to be constantly content, and removed the nature of being discontent. Contentment brings satisfaction, authority, and power because one becomes wealthy — complete in all virtues, knowledge, and power.

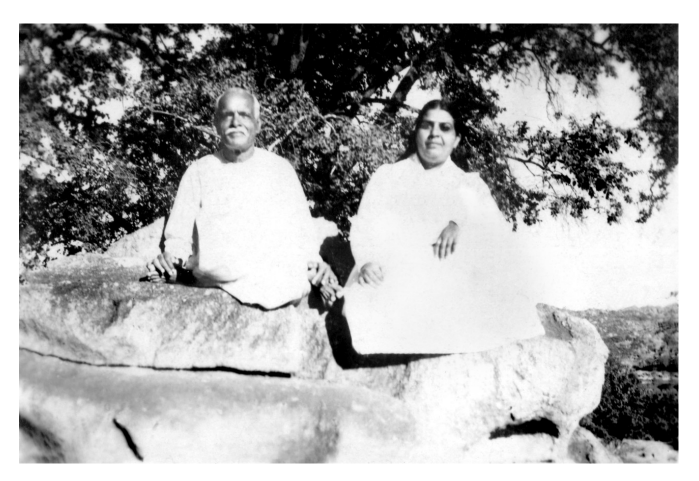
**Punctual** — Mama was always on time. Mama never came late for class or missed Murli.

**Tapasya** — Mama not only burnt her sins in the fire of yoga, but her yoga power enabled others to finish their sins and sinful thoughts.

**Renunciation in service** — Mama never said "I did this" or "I made this one understand", she always said "Baba, Baba", "Baba is making everyone understand."

**Accommodating** — Mama saw benefit in all situations, thereby accommodating everything within herself.

**Detached and loving** — Even if a good soul were to leave the body, Mama's face would not display the slightest trace of sorrow. The stage of being detached and loving makes one so strong that the mind become free from any disease and sorrow.



MAMA - Specialities

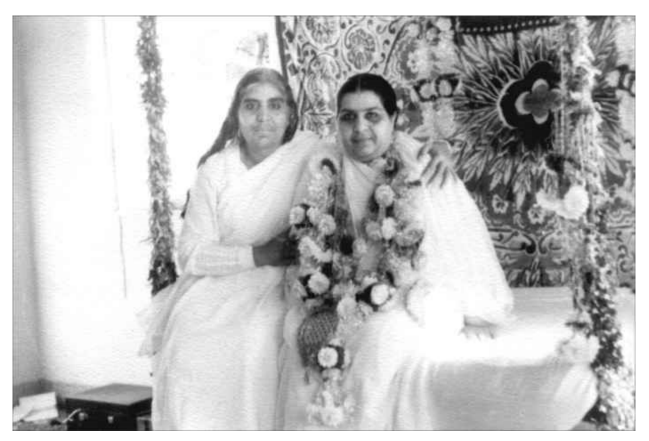
- 1. Mama would say: "Always see God, the Father, and follow Brahma Baba. If you wish to become perfect then constantly remember Shiv Baba, follow His shrimat and emulate Brahma Baba. Hukmi hokum chala raha hai (The One giving you orders is making you move). Never doubt Shiv Baba. Become completely viceless."
- 2. Mama had unlimited power of determination. No one could influence or make her waver once she had a determined thought. Having strong faith in whatever directions Baba gave, she inspired us to carry it through. As was her determination, so was her admirable faith in the interlect. Mama's activities clearly proved that she was a natural Radhe, Mother of the Yagya.
- 3. Mama was fearless. She was a lioness, the practical embodiment of power, and equally detached and unaffected. She was not body-conscious but her intoxication of self-respect was far more than of any other individual.
- 4. Mama would say, one should not repeat a mistake. Mama never taught by preaching; she taught us through her actions. The personality of purity sparkled from Mama's life. She was the living idol of divine virtues.

- 5. Mama was never interested in what was being cooked for the day. She accepted whatever she received with love. She never once said Today, there is less or more salt in the food. Today the vegetable has been prepared well (or not). Whilst having her meals, she never looked anywhere else but would sit quietly to eat and then leave. She accepted her meals as Prasad (food blessed by God). Wherever Baba said anything to Mama, she never questioned it; she always said, "Yes, Baba, Ha Ji Baba"; she had a lot of regard for Baba.
- 6. Mama was absolutely royal. She never laughed loudly; she merely smiled. She could not get angry at all. She would say, "Lust, anger, ego etc. are the doorways to hell and so you children should not become angry. No matter what happens, never get angry".
- 7. If someone had made a mistake, how could they possible say it was all right? Mama would then say, "Please pay attention in future. Don't let this mistake be repeated." Mama never asked why this mistake occurred. What happened had happened, but she would lovingly give them the method and strength to reform themselves.
- 8. Mama's instructions always had an unlimited connotation. Her motives came from the adi (original) and anadi (eternal) perspectives. She viewed every matter and person from an unlimited standpoint.
- 9. Mama's unlimited drishti, attitude, and feelings were the reason she could inculcate so many divine virtues. Being the embodiment of strength, she feared no one. She was constantly stabilised in yoga. Her sense organs were always under control. She gave everyone motherly love.
- 10. She had 100% faith in her own future and Baba's elevated versions. She accepted whatever Baba said, and became the embodiment. Everything about Mama was powerful whether it was in knowledge, yoga, inculcation or service. Mama was not attracted to anyone nor did she dislike anybody. She belonged to everyone and made everyone belong to her. Mama was a Shakti, a Mother, and an extraordinary Embodiment of Attainments.
- 11. Mama was accurate in everything. Every task she undertook went on systematically. Mama never verbalized any teaching or how to do service; she taught by doing it herself. Mama would be the first to sit down to cut vegetables or clean grains, and others followed.
- 12. Mama used to say, "Our efforts should be incognito and not showy. One should not leave one's duty in service and go and sit in meditation away from everyone else. Whilst performing all tasks and living with others, one needs to make incognito efforts."

- 13. Mama used words very little but actions more. She performed the task practically and taught others the same. Mama followed all these rules of conduct herself and then taught to children. Mama never considered any of Baba's directions or orders to be ordinary. She thought of Baba's orders as God, the Almighty Baba's orders.
- 14. Mama did not have particular liking for certain foods. She never complained or commented about yagya-prasad. Whatever she was given, no matter how much or how it was presented, she accepted it respectfully and devoid of any desire.
- 15. Mama was a mine of virtues, 16 celestial degrees complete, full of all virtues and the maryadas of the elevated clan. Mama's virtues and task made her, Mama'.
- 16. She became Mama due to the power with which she took care of her responsibilities, her greatness, method of instructing and teaching others, and her good behaviour towards everyone. Mama won all hearts with her power of love and sustenance and thus became Mother of the Yagya.
- 17. Mama had unshakeable faith in Shiva Baba as well as drama. Mama would say, "As much as you have faith in Baba, you should keep faith in the drama as well. It is only then that you can maintain a stable stage in your spiritual life. Throughout her life, Mama's faith in drama was immovable and unshakeable, she remained stable constantly. No matter how adverse the situations or obstacles were, Mama remained immovable and unshakeable, faced them with a smile and became victorious.
- 18. Mama had so much faith in everything Baba said that she could not tolerate any child of the yagya passing comments on Baba's words. She had unlimited trust and love for Baba's elevated versions.
- 19. Mama was the treasure-store of virtues and powers. Mama had an avyakt and angelic form. Mama's effort-making was natural and easy. This made her to attain complete stage easily.
- 20. Nothing that happened in Mama's life ever made her faith fluctuate to the slightest degree Mama would speak unflinchingly and with complete faith. This was one of her greatest specialties.
- 21. Mama never speculated about the knowledge, that is, she related only what the Supreme soul has not clearly talked about, we tend to conjecture that it might be like this or mean that we attempt to blend the directions of our mind (manmat) with Godly directions (shrimat).
- 22. Knowledge means having the understanding of both your powers and drawbacks. Mama was knowldegeful about both, which is why she went ahead in purusharth.

- 23. Mama was the complete, living Goddess of divine virtues. Her thoughts were as unshakeable as a mountain' words were sweet and full of essence and actions, elevated and accurate.
- 24. Mama was yog-yukt, mature and silent that the atmosphere around her always remained peaceful and could be practically felt by everyone. One felt her to be a walking light-house and might-house. Mama walked like an angel. Residents of the ashram (Madhuban) would not even know when Mama had passed them by or when she would come and stand quietly behind them, inspecting their tasks or activities. Mama's words were very sweet, full of love and respectful.
- 25. Whichever topic Mama took up, she explored its extreme depts. Along with depth, her method of teaching was very simple, easy and interesting.
- 26. Mama's dharna was of the highest quality. Mama used to speak very little. She had developed the natural stage of being lost in love, in the Supreme Soul's remembrance. The vibrations around her gave the experience of belonging and comfort. Each one of her words was merged in knowledge, or rather; knowledge was merged in every pore of her being.
- 27. Mama's organising capabilities were very elevated and splendid. She was efficient in the art of making everyone work in unison. If Baba mentioned something as an example, Mama would immediately inculcate it she was number one in this aspect. Her way of instantly dedicating her life known as, jhatku' (sacrificed in one shot) became an ideal for numerous brothers and sisters and a source of inspiration to uplift many lives.
- 28. Mama repeatedly read the Supreme Soul's elevated versions with great interest and understanding. According to her, Murli is the only method of making one's life complete and perfect.
- 29. Mama's manner of explaining any point of knowledge with full authority made the listener easily believe in its accuracy; all doubts were clarified.
- 30. Mama was perfect with all divine qualities or rather, she was the mother of divine virtues. She accepted the divine qualities of others; she was the living idol of introversion, maturity, steadfastness, sweetness, cheerfulness, contentment, the detached observer, purity, politeness, with an immovable, unshakeable and stable stage, and had complete faith in drama.

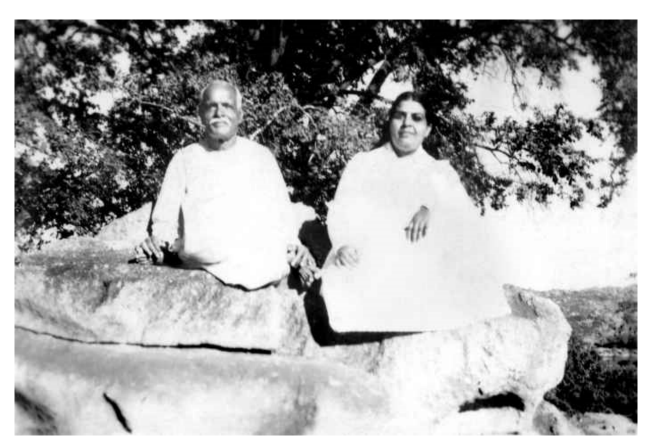
# ---- Memories ----

















# विदेशी भाई बहिनों का प्रश्न, दादी जानकी जी का उत्तर

प्रश्नः- विशेष रूप से बाबा सेवा की बातें करते हैं तो सेवा का उमंग बहुत आता है - यह करूँ, वह करूँ... इतना ही नहीं बल्कि सब कुछ करने की इच्छा उत्पन्न होती है लेकिन सच्ची सेवा हम किसको कहें?

### उत्तर:-

आजकल ब्राह्मण परिवार में सेवा का उमंग-उत्साह बहुतों में है, यह अच्छा है परन्तु सेवा में अपने आपको भूल जाना यह अच्छा नहीं है। बाबा को सामने रखें और पहले त्यागी, तपस्वी बनें तब कहेंगे सच्चे सेवाधारी। अगर मेरी त्याग वृत्ति नहीं है, त्याग में कमी है तो बिना त्याग के सच्ची तपस्या का अनुभव नहीं होता है। बिना त्याग और तपस्या के सेवा में बल नहीं मिलता है। जब तक तपस्या नहीं है तो सेवा से खुशी वा शक्ति नहीं मिलती है। फिर सेवा में जो मान-अपमान आता है, प्रशंसा हुई तो खुशी हुई, न हुई... तो मान-अपमान, निन्दा-स्तुति, हार-जीत में समान नहीं रह सकता है। सेवा में अपने को बिजी रखना माना व्यर्थ से मुक्त है, तो न से अच्छा है परन्तु हमारे में कितना परसेन्ट त्याग वृत्ति आई है वह देखें, याद की स्थिति देखें कितना परसेन्ट है? एक बाबा के सिवाए और कोई की याद न आये, सेवा की भी याद न आये।

हम जहाँ भी हों हमारे में एकाग्रता की शक्ति, सहनशीलता और सन्तुष्ट रहने का गुण हो, यह हमारा पर्सनल है। जो हमारी ऐसी पर्सनल बातें हैं, वह हमारी पर्सनैलिटी से सबको स्पष्ट दिखाई दें। हम भाषण तैयार करके सुना देंगे, वह तो एक-आध घण्टे का काम है लेकिन बाबा ने शुरु से सिखाया है, बच्ची चार्ज होकर आओ, तो उनको फील हो कि कोई फरिश्ता मेरे पास आया था। वह बोल उसको भूले नहीं लेकिन यह भी ड्रामा अनुसार हुआ, ठीक हुआ। परन्तु इसमें जरा भी मान स्वीकार करने का हमारे अन्दर में संस्कार न हो। मानो किसी ने हमारी निन्दा की या नाम खराब किया तो वही याद आता रहे, इसिलए उनसे बात भी न करें या वह जब हमारे सामने आये तो जी करे हम इसको 10 सुनाकर दिखाऊं, तो ऐसी सेवा किस काम की?

सेवा चौथा सबजेक्ट है, ज्ञान, योग, धारणा और सेवा। ज्ञान माना कनेक्शन देखो कितना है? दूसरा मेडिटेशन माना बुद्धि एकाग्र करने की शिक्त, जहाँ चाहें बुद्धि एकाग्र हो जाये। 15 मिनट भी कोई एकाग्रचित्त नहीं हो पाते हैं। बुद्धि भी हिलती है तो आंखें भी हिलती हैं फिर मन भी हिलता है। तो योग माना मन से शान्त हो करकर मनमनाभव तो हो जा! बार-बार कोई बात के विस्तार में तो न जा! अगर योग के समय भी सेकेण्ड में बुद्धि किसी बात के विस्तार में चली जाती है तो इसको योग कहेंगे? जो बात हुई सो हुई, फिर से मन में रिपीट ही न हो अर्थात् वह बात मन में फिर से न आवे। तो जब सच्चे योग की समझ होगी तब कनेक्शन जुटेगा। हठयोगी भी इसके लिए कोशिश करते हैं लेकिन वह तो एक्सरसाइज है। तो यहाँ भी जब योग का प्रोग्राम मिलता है तो योग करते हैं परन्तु हरेक अपने आपसे पूछे कि योग माना एकदम सेकेण्ड में लाइट हुए? माइट मिली? आत्मा हल्की होकर भ्रकुटी में चमक रही है -- यह अनुभव हुआ? अन्धकारमय वायुमण्डल रोशनी अर्थात् लाइट वाला वायुमण्डल हो गया? यह अभ्यास हमारा नैचुरल है?

बाबा की शक्ति ने कमाल का काम किया, मैंने कुछ नहीं किया सिर्फ अपने को लाइट बना दिया। बस। जब कनेक्शन सर्व आत्माओं के पिता परमात्मा के साथ है तो वह आत्मा दिल व जान से पुरुषार्थ करके फिर करन-करावनहार बाबा जो मेरे से करायेगा मैं हाजिर हूँ। इसमें अन्दर से हमारा नैचुरल अभ्यास हो कि मैं ईश्वर की सन्तान हूँ, कोई सामने आवे तो वह नशा वह निश्चय का बल दूसरे को अनुभव करायेगा। जो मेरे सामने आये, उसको अशरीरी का अनुभव हो जाये, बाबा से जैसे शान्ति मिलती है ऐसे हमारे से भी कुछ शान्ति की अंचली ले जाये। बाबा का प्यार हमसे ले करके बिचारा अपना दु:ख-दर्द दूर करे। जब यह क्वालिफिकेशन हमारे अन्दर

हो तब कहेंगे सच्चा सेवाधारी। अन्दर जो किमयां हैं, उनका एकदम त्याग। फिर से टच भी न करें, मेरे पास न आयें, उसका नाम-निशान मेरे पास न रहे। तब लोग कहेंगे बरोबर यह भगवान की बच्ची है, भगवान इसको पढ़ा रहा है, भगवान का काम चल रहा है। हमको भी थोड़े में खुश नहीं होना है। न सेवा में, न स्वयं की स्थिति में, थोड़े में ही नशा चढ़ जाये कि मैं योगिन हूँ। नहीं।

सेवा में इतनी मस्ती न चढ़े, जो खुदाई मस्ती चढ़ने में विघ्न डाले। सारा दिन सेवा, सेवा... । योग के समय झुटका खायेंगे, सेवा के समय फुर्त हो जायेंगे। यह भी कइयों की आदत होती है, मुरली सुनाने के समय चुस्त होंगे, सुनने समय सुस्त होंगे यह कोई वास्तव में सेवा नहीं है। अपने को खुश करने के लिये, टाइम पास करने के लिये सेवा कर रहे हैं, सफल करने के लिये सेवा नहीं कर रहे हैं। तो सच्ची धारणा का ध्यान रखने वाला सदा ही सेवा पर तत्पर रहता है। वह जहाँ है उससे कई प्रकारों की सेवा होती रहेगी, चलते-फिरते भी बाबा सेवा कराता रहेगा। न बोलते भी सेवा होती रहेगी।

-----

# "सेवा में सफलता का आधार - निश्चय और अनुभव"

# दादी जी का क्लास

अनुभवों के आधार पर हर बात में सफलता समाई हुई है। पहली बात हम खुद से पूछें कि मेरा बाबा पर और सारी नॉलेज पर पूरा-पूरा पक्का निश्चय है? निश्चय बुद्धि विजयन्ति। अगर बाबा में पूरा निश्चय है तो बाप हमें जो नई-नई नॉलेज दे रहा है, जिसे कभी कहाँ सुना नहीं। जो आत्मा के 84 जन्मों की नॉलेज है, या परमात्मा ज्योति बिन्दु है, सर्वव्यापी नहीं है, यह नॉलेज है। चाहे ड्रामा 5000 वर्ष का है, यह कल्प-कल्प फिरता है, चाहे हमारी धारणायें जो हैं वह बिल्कुल नई हैं। तो खुद से पूछना है कि हर प्वाइन्ट में हर प्रकार से बाप और नॉलेज में मेरा फेथ है? या उसी निश्चय में कभी-कभी कोई-न-कोई संकल्प, जिसको संशय कहो, वह उठता है? या मुझे बाबा पर 100 परसेन्ट निश्चय है और उसी निश्चय से हर कदम में विजयी हैं क्योंकि सबसे पहले निश्चय है कि बाबा सत्य है, सत्य बाबा जो सुनाता है, वह सब सत्य है। तो अगर बाप में हमारा निश्चय है, तो हर सेकेण्ड, हर कदम में जो श्रीमत है, उसी श्रीमत पर चलते हैं? फल स्वरूप हर कदम के पीछे सफलता का अनुभव होता है? कदम-कदम में कमाई है। तो श्रीमत पर बरोबर ऐसा अनुभव रहता कि हर कदम आगे बढ़ते सहज ही विजयी बनते जा रहे हैं। तो यह भी हुई सफलता। तो सफलता का आधार, हमारा हर कदम श्रीमत पर हो। श्रीमत अनुभव कराती है कि हमारे हर कदम के पीछे पदम समाया हुआ है। इसलिए बाबा के इशारे अनुसार कदम-कदम पर सौभाग्यशाली अथवा पदमापदम भाग्यशाली हैं। हम श्रीमत में अपनी हद की मनमत न मिलावें, सदा श्रीमत को बुद्धि में धारण करें, तो सामने बाबा रहेगा।

तीसरा - सफलता का आधार है -- त्याग क्योंकि त्याग जिसके बुद्धि में रहता है, उसे त्याग के रिटर्न में 100 गुणा भाग्य मिलता है। त्याग के लिये बाबा का पहला-पहला डायरेक्शन है -- िक देह सिहत देह के सर्व सम्बन्धों को त्याग अर्थात् भूल मामेकम् याद करो। तो त्याग में देह-अभिमान भी आता, सम्बन्ध भी आते, इच्छायें भी आती। तो जहाँ सब इच्छायें त्याग हो जाती वहाँ सफलता जरूर होती है। त्याग माना इच्छा मात्रम् अविद्या। इच्छा का अर्थ ही है अज्ञान। इच्छायें 100 प्रकार की हैं, उन सब इच्छाओं का त्याग चाहिए। यह भी इच्छा है िक मेरे सेन्टर की सेवा बहुत अच्छी हो तो हम सबको बतायें वाह मेरा सेन्टर... यह भी इच्छा है। अपनी सेवाओं के लिए बहुत इच्छा करते और वही इच्छा रखकर सेवा करते। आप कहेंगे यह इच्छा थोडेही है, यह तो उमंग होता। लेकिन उमंग अलग चीज़ है, इच्छा अलग चीज़ है। यह बहुत सूक्ष्म है इसिलए मिक्स हो जाता है। इच्छा में अहम् पैदा होता। इच्छा में देह-अभिमान आता, में और मेरा आता। तो यह जो बाबा कहते यह सेवायें तुम्हारी नहीं हैं, यह तो बाबा करन-करावनहार कराता, वह भूल जाता। मैंने आज बहुत अच्छा भाषण किया, सबको बहुत अच्छा लगा, यह भी इच्छा है। यह भी जो सूक्ष्म आता िक हम इनसे भी आगे जाके दिखाऊं, इसमें भी आगे जाऊंगी, यह करूँगी, यह करूँगी, यह है गी, गी, गी... देह-अभिमान। जैसे बाबा कहते तुम भाषण करने बैठे तो बाबा को याद करो, बाबा अपेही बुलवायेग। परन्तु मैं आज यह करूँगी, ऐसा ऐसा बोलूंगी... यह जो "मैं" "मैं" आती, वह है इच्छा। परन्तु बाबा याद किया, बाबा मेरे साथ है, मैं निमित्त हूँ,..। निमित्त समझकर चलना यही सफलता का आधार है।

अगर इच्छा नहीं होगी तो सदैव अनुभव होगा कि बाबा की मेरे सिर पर बहुत ब्लैसिंग हैं। तो कोई इसमें बाबा की ब्लैसिंग समझकर चलते, कोई बाबा की ब्लैसिंग को नहीं मानते। परन्तु अगर लाइन क्लीयर है तो बाबा की एक के बदले 100 गुणा ब्लैसिंग मिलती। बाबा को हम मानते हैं, वह हमारा वरदाता है, वरदानों से हमें आगे उडाता है। तो हम वरदानी हैं, ऐसा खुद में निश्चय हो जाये। इच्छा वाले को रहता कि मेरा शो हो, इसने बहुत अच्छा किया, यह किया, वह किया... यह है इच्छा। परन्तु कहा जाता तुम निमित्त हो, इसिलए निष्कामी

बन सेवा करो। तो बाबा तुम्हें विशेष सफलता देगा। इच्छा वाला कभी ना उम्मींद हो जायेगा और कभी कोई सफलता मिली तो उम्मींद में आयेगा। तो उसका बैलेंस नहीं रहता। परन्तु बाबा का वरदान है "हे उम्मीदों के सितारे!" हे पदमापदम भाग्यशाली! सौभाग्यशाली बच्चे!.. यह सब हमारे लिए वरदान हैं।

तो सफलता के लिए पहले हम त्यागी बनें। फिर दूसरा हमारी पढाई है तपस्वी बनो। तो त्यागी फिर हो तपस्वी। तपस्या ही हमारे इस ज्ञान का आधार है क्योंकि हम योगी हैं, तपस्वी हैं। हम योगी और तपस्वियों के बीच जरा अंश-मात्र भी माया नहीं होनी चाहिए। कहते हैं कि तपस्वी जब तपस्या करते हैं तो असुर आ करके विघ्न डालते हैं। यहाँ फिर व्यर्थ संकल्प विकल्प तपस्या में बहुत सामना करते हैं। परन्तु अगर हम एक बाबा की याद में ऐसा लवलीन रहें जो व्यर्थ संकल्प बिल्कुल स्टॉप हो जाएं। व्यर्थ संकल्प जीत बनना ही हमारी तपस्या है, इससे हमारी संकल्प शक्ति बहुत-बहुत पॉवरफुल बनती है, फिर अशरीरी बनना सहज हो जाता है।

तो पहले है त्याग, फिर तपस्या और फिर आती है सेवा। लेकिन सेवा मेरी है या सेवा बेहद बाबा की है? मैं सेवा करती या बाबा जो श्रीमत देता, आज्ञा करता मैं उस अनुसार सेवा करती? "मैं पन" आता तो यह हुई हद की सेवा, परन्तु यह बाबा की सेवा हैं, हम निमित्त हैं तो वह है बेहद की सेवा। इसको कहा जाता है त्यागी, तपस्वी और सेवाधारी। दूसरा - बाबा कहते नष्टोमोहा स्मृतिर्लब्धा। तो चेक करें कि हम हर प्रकार से सूक्ष्म नष्टोमोहा हैं? नष्टोमोहा बनने का आधार है - बाबा को सामने देखो। हमें ऐसा बाप समान बनना है। तो हरेक खुद से पूछे कि हम कहाँ तक बाप समान बने हैं? हमारा पुरुषार्थ ही है, बाप समान सम्पन्न बनना। तो कहा जाता जो बाप समान बनते और बाबा को ही सामने रख चलते, उनकी सब इच्छायें स्वतः पूरी हो जाती हैं। उनकी प्रकृति हर तरह दासी होती। तो सरेन्डर माना नो इच्छा। न कोई बुद्धि में इच्छा है, न कोई व्यवहार कार्य की इच्छा है। सरेण्डर माना जो बाबा खिलावे, जो बाबा पहनावे, जहाँ बाबा रखे, उसमें ही मेरी सफलता है।

तीसरा - बाबा हमेशा कहते हैं, बच्चे मालिक बन तुम राय दो और बालक बन स्वीकार करो। तो हम बालक, मालिक हैं - इसका भी पूरा बैलेन्स चाहिए। इसिलए मालिक बन राय दिया फिर बालक बन गये। नहीं तो आता कि मेरी तो राय मंजूर नहीं हुई, यह क्या हुआ, आगे तो मैं राय ही नहीं दूँगी, यह है इच्छा अथवा सूक्ष्म- अभिमान।

तो यह सब प्रैक्टिकल अनुभव होने चाहिए। आप सबको बाबा ने चोटी से खींचकर अपना बनाया है, अब सिर्फ देही-अभिमानी होकर रहना है, यही पद का आधार है। जिन्हों को भी थोड़ा देह-अभिमान आया, मैं ऐसा हूँ वैसा हूँ...ऐसे देह-अभिमान वाले ठहर नहीं सकेंगे। इसिलए सदा ही थैंक्स बाबा! शुक्रिया बाबा! वाह बाबा! वाह बाबा! का गीत गाओ। चाहे जो भी कुछ सफलता होती, बाबा के पास में हमारा रिकॉर्ड है। अगर आप कहते मैंने इनको ज्ञान दिया, यह देखो कितना अच्छा है। तो बाबा कहते नहीं, तुमने क्या ज्ञान दिया, मैंने उसकी बुद्धि को टच करके तेरे पास भेजा है। सुखदाता, सबके प्यार का दाता बाबा है।

तो सफलता का आधार है - एक बाबा से सर्व सम्बन्धों का प्यार। बाबा के प्यार में लीन रहो तो बाकी सब समस्या समाप्त। कहा जाता मेरे रग-रग, नस-नस में हर मिनट-घडी में, बाबा-बाबा, मीठा बाबा...बसता। इसी में रहो तो कभी उदास नहीं होंगे। हाँ, कभी-कभी बाबा पेपर लेता, आप 10 गुणा मेहनत करेंगे, टाइम भी देंगे रिजल्ट एक गुणा मिलेगी, यह पेपर होता है। तो इसको बाबा कहते तुमने सूक्ष्म इच्छा रखके यह सब काम किया। कहा जाता तुम एक कदम आगे आओ तो बाबा 100 कदम आगे आयेगा। नहीं तो बाबा भी क्यों आये। तो इसमें बाबा पेपर भी लेता कि देखें कितना नाउम्मींद हुआ। इसिलए यह सब हमारी अवस्था को बढाने के लिये कई प्रकार के पेपर्स आते लेकिन हमें फुल पास होना है। अगर आज एक गुणा सफलता नहीं मिली लेकिन तुम राइट हो तो कल दस गुणा सफलता अवश्य मिलेगी। तो सफलता का आधार है - आप पूरा ही सरेण्डर रहो। बाबा कहता है जितना-जितना तुम मुझे याद करेंगे उतना-उतना तुम्हें सफलता मिलेगी। तो

सफलता में भी निश्चय चाहिए। सफलता में त्याग, तपस्या भी चाहिए और इतना ही सूक्ष्म अपनी धारणा चाहिए क्योंकि अब बाबा चाहते हैं कि मेरे बच्चे सभी सम्पन्न बनें। अच्छा - ओम् शान्ति।

-----

# ''सच्चे दिल की याद से मन को इतना शान्त और शक्तिशाली बना दो जो अशान्त आत्मा को भी शान्ति का बल आ जाये - यही सक्ष्म और श्रेष्ठ सेवा है'' (दादी जानकी)

आज बाबा ने कहा दिमाग वाले नाम कमाते हैं और दिल से सेवा करने वाले दुआयें पाते हैं। वह याद भी दिल से करते, सेवा भी दिल से करते इसलिए वे जिनकी सेवा करते उनकी दुआ पाते हैं। तो संगम पर दिलाराम बाप के दिल तख्त पर बैठने और दिल में समा जाने का भाग्य मिलता है। बाबा मेरा दिलाराम है। हम दिलवाला के साथ बैठकर तपस्या करते हैं। छोटे हैं तो बाबा बाबा करते रहते हैं इसलिए दिलाराम बाबा अपने पास बाजू में बिठाके तपस्या कराता है। तो दिलवाड़ा मन्दिर हमारा बहुत बड़ा यादगार है। बाबा को अपना बनाने वाले सच्चे बन जाते हैं। सच्ची दिल से बाबा को अपना बनाने वाले अगर एक बात को भी इमर्ज करते हैं तो अनुभव अच्छा शुरू हो जाता है। इससे पहले वाली सारी बातें भूल जाती हैं। जैसे मर गये तो भूल गये ना। शरीर छोड़कर जो मरता है वो तो जरुर भूल ही जाता है। हम इसी जन्म में वहाँ से मरे यहाँ जिन्दा हुए, इसका बड़ा गुह्य रहस्य है। जहाँ से मरे वहाँ के संस्कार साथ में जाते हैं। भले पढ़ाई भूल जायेगी, पैसा साथ लेके नहीं जायेंगे, सम्बन्धियों को साथ लेके नहीं जायेंगे लेकिन इस शरीर में होते हुए संस्कार ही चेंज हो गये हैं तो सम्बन्ध क्या रहेगा? जरा-सा भी किसी का सम्बन्ध है तो कर्मबन्धन है, जो खींचता है।

नॉलेज से दिल को सच्चा बनाओ तो उस स्थित से ही सेवा है, स्थित से ही सम्बन्ध है। तो समझदार बाबा का बच्चा अन्तर्मुखी हो करके अपनी स्थित को ऐसा बनाने की धुन में लगा रहता है, तो उसमें सेवा ऑटोमेटिक होती है। कोई कोई कभी सेवा का कारण दे करके स्थित को नीचे ऊपर करते हैं। अगर स्थित ऊंची हो तो सेवा हमारी इतनी अच्छी होगी जिससे हमारा एक मिनट भी व्यर्थ नहीं जायेगा। एक संकल्प भी व्यर्थ नहीं जायेगा। सेवा है ही हमको बाप समान बनना है, लगन वो है इसके लिए बाबा को सामने रख करके कदम कदम पर श्रीमत पर चलने के लिए आत्मा सदा हाँ जी करती है। कारण बताना या कारण वश हम कुछ मिस करें तो हम झूठे हो जायेंगे। सच्चे के आगे कोई कारण ही नहीं है, जो याद और सेवा में हमको कोई रूकावट डाले। है ही नहीं। ऐसे भी नहीं कि कारण आये ही नहीं, कई बार कई कारण आये, पर हम उनको देखने वाले हैं ही नहीं। उसकी बात सुनने वाले हैं ही नहीं। तो माया ने भी समझ लिया कि यह हमारी सुनने वाले हैं ही नहीं। माया तो पीछे पड़ी रहती है इसलिए वो तो दिखाती रहती है कि यह भी देख, यह भी सुन... लेकिन भगवानुवाच अब हमारे यह कान ऑख इन बातों को देखने सुनने के लिए हैं ही नहीं। अब मैं यह नहीं कर सकती क्योंकि अपने को बाबा की शिक्षाओं से समझा के सीधा कर दिया है। कभी एक बार भी नीचे ऊपर होंगे तो स्वमान में रह नहीं सकेंगे।

सिर्फ देही-अभिमानी स्थित में नेचुरल रहा जाए, यह नेचर बन जाए तो मैंने देखा है कि इसमें दिल से पुरुषार्थ करने वाले को सफलता मिलती है। दिल से करे और कंटिनिव भी करे। कब कब शब्द होने से कंटिनिव न होने से मेहनत करनी पड़ती है। फिर आत्म-विश्वास थोड़ा कम हो जाता है। यह भी अपने अनुभव से चाहे औरों के अनुभव से, अपनी स्थिति को मजबूत बनाना है। कभी हमारा आत्म-विश्वास कम न हो। इस ब्राह्मण लाइफ के अन्दर विश्वास ने ही यहाँ तक लाके बिठाया है। सेवा में भी बाबा को हमारे में विश्वास हो गया है कि मेरे बच्चे करेंगे। अगर हमको विश्वास है तो बाबा को भी हमारे में विश्वास हो गया है तब तो कहते हैं कि बच्चे करेंगे। बाबा तो करनकरावनहार है ब्रह्मा, विष्णु, शंकर से भी कराने वाला है। तो करनकरावनहार का पार्ट जो है वो एक का ही है। शंकर द्वारा विनाश का गायन है पर विनाश तो अपने आप समय अनुसार हो रहा है। पर ड्रामा की नॉलेज इतनी गहरी और स्पष्ट दे रहा है जिससे यह ज्ञान प्रैक्टिकल स्वरूप में लाने के लिए बड़ा मदद करता है। प्रेम स्वरूप बनने के लिए ज्ञान मदद करता है।

थोड़ा-सा किसी घड़ी चिड़चिड़े हुए तो आदत पड़ जायेगी, कोई कारण बताके भी चेहरे में चेंज आई तो वो ज्ञान-स्वरूप चेहरा दिखाई नहीं पड़ेगा। ज्ञान कहता है किसकी बात न अच्छी लगी तो क्या करेंगे? तुम्हारे चिड़चिड़ेपन से तुम्हें ही नुकसान हुआ। बात और किसकी है चिड़चिड़े तुम हुए, इसलिए बाबा मुरली चलाते कहता मैं किसकी ग्लानि नहीं करता हूँ लेकिन बच्चों को ड्रामा का सारा नॉलेज सुना देता हूँ। तो सूक्ष्म अपने को साफ और सच्चा रखने की दिल में बहुत लगन हो। अन्त मते ऐसी हो जैसे बाबा ने मेरे में उम्मींद रखी है। अन्त मते सो एक बाबा ही सामने हो। किसी को भी मेरा स्वभाव संस्कार सामने न हो। बहुतकाल से सदा के लिए अन्त मते का ख्याल रहे, जो अन्दर से दिल में कभी निगेटिव ख्याल उत्पन्न ही न हो, तो ऐसी स्थिति बनाना है। सेवा के कारण कई बातें आती हैं पर अपनी स्थिति अपने को ही बनानी है। सेवा में यह बात है वो बात है लेकिन कितनी बातें इकट्ठी करेंगे और कौन सुनेगा, कौन फैंसला करेगा? फैंसला यही है याद करो तुम्हारे विकर्म विनाश हो जाएं, कोई आत्मा के साथ हिसाब-किताब न हो। इसके लिए सच्ची याद चाहिए। ऐसे ही चुक्तू नहीं होगा।

बाबा तो उम्मींद रखते हैं मेरे बच्चे लाइट हाउस का काम करें। तो दिन में बार-बार अपने आपको देखके चेक करते हैं या स्थित बनाने का, देखने का समय ही नहीं है? तो समय क्या कहता है, समय पर साथ कौन देगा? अभी समय को भी साथी बनाया है तो समय कहता है तुम पुरुषार्थ करते रहो तो सदा मैं साथ हूँ। कारण बताके कभी यह नहीं कहना कि समय नहीं है, तो समय भी कहेगा तुम झूठी हो। अभी संगम का समय सच्चा बनने का है, जब बाबा ने तुमको यह बताया तो फिर यह क्यों कहते हो कि समय नहीं है। तो समय सच्चा बनने में साथ देता है। और संकल्प भी ऐसा बाबा मेरा साथी है इससे बहुत बल आता है। तो कोई भी समय मैं नीचे ऊपर नहीं हो सकती हूँ। तो बाप और समय ने संगम पर कितना साथ दिया है, अच्छा संगम का समय न होता, बाबा यज्ञ न रचता तो हम कहाँ होते?

तो आज के रूहिरहान का भाव यही है कि हमको सच्चा बनना है। पहले वाला भी दाग मिट जाए और अभी कोई दाग न लग जाए, ऐसे साफ रहें। साफ दिल वाले पर विश्वास बहुत हो जाता है क्योंकि वे कभी हेराफेरी नहीं करते हैं। बातें नहीं बनाते हैं। सही बात, साफ बात जो बाबा की है वही उसको दिल में लगी पड़ी है। ऐसे अगर अपने मन चित्त को याद की शक्ति से इतना अच्छा बनायेंगे तो मन भी कहेगा मैं शान्त हूँ। अशान्त होने की बात ही नहीं है। इतनी पॉवरफुल शान्ति हो जो और अशान्त आत्मा को भी शान्ति का बल आ जाये। अति अच्छी मीठी सेवा सूक्ष्म सेवा बहुत अच्छी है। सेवाधारी को जो सेवा करनी है और जो पहले की है वो भी ड्रामा अनुसार अच्छा हुआ। अभी कौन-सी सेवा ऐसी हो जो विनाश के पहले कोई आत्मा भी रह न जाए। त्याग तपस्या से शान्त रहना जो बात सबको खींचके बाबा का बना दे। तो जैसे मैं बाबा का बना हूँ वैसे और भी बनें, इसके लिए मैसेज देने की सेवा के बीच जो माया इन्टरफेयर करती है, उसे ऐसा डबल लॉक लगा दो जो माया आ न सके। फिर भी हर बात में सच्ची याद और सच्ची सेवा हो। बाबा की कोई भी एक बात को जीवन में लाओ तो वही बात हमारे लिए वरदान है। अच्छा — ओम् शान्ति।